
L’imaginal dans le dialogue thérapeutique
Fabrice Bonniot

Dans Gestalt 2025/2 n° 64, pages 41 à 52
Éditions Société française de Gestalt

ISSN 1154-5232
DOI 10.3917/gest.064.0041

Article disponible en ligne à l’adresse
https://shs.cairn.info/revue-gestalt-2025-2-page-41?lang=fr

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Scannez ce QR Code pour accéder à la page de ce numéro sur Cairn.info.  

Distribution électronique Cairn.info pour Société française de Gestalt. 
Vous avez l’autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.
Sauf dispositions légales contraires, les usages numériques à des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises à l’autorisation de l’Éditeur ou, le cas échéant, de
l’organisme de gestion collective habilité à cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est l’organisme agréé en la matière.

https://shs.cairn.info/revue-gestalt-2025-2-page-41?lang=fr


Revue Gestalt – No 64  – Le jeu en thérapie 41

L’imaginal dans 
le dialogue thérapeutique

FABRICE BONNIOT
Gestalt-thérapeute (formé à Gestalt-IFFP, titulaire du CEP), coach artistique et formateur 
en musiques et cultures actuelles à l’IESA arts & culture (www. psy- fabricebonniot. com).

Au cours de mes accompagnements, j’ai remarqué ma sensibilité pour les 
formes esthétiques et fictionnelles qui naissent et se développent dans 

la relation. Je nourris de la curiosité pour ces figures imaginaires  : héros et 
héroïnes, dieux et déesses, démons, fées et sorciers, créatures insolites et leurs 
mondes fantastiques. Elles soutiennent l’exploration avec mes clients de leur 
manière de se raconter et de se représenter. J’ai cherché à comprendre ce qui 
était en jeu dans ces manifestations narratives et ce qui permettait un processus 
de transformation. Dans mes recherches, en interrogeant le potentiel théra-
peutique de l’imagination, j’ai rencontré le concept d’imaginal1 ; il m’a semblé 
apporter une piste originale. À partir de mon expérience personnelle et de ma 
pratique, je vous en propose ici une introduction, suivie d’une vignette clinique 
commentée.

De l’imaginaire à l’imaginal

L’imaginaire, en tant que produit de l’imagination individuelle, est souvent 
réduit à une illusion, une fantasmagorie subjective. Ses objets n’auraient pas 
de réalité en dehors de notre imagination, faculté à former des images mentales, 
des représentations qui ne sont pas immédiatement présentes dans notre expé-
rience sensorielle. Selon la rationalité occidentale, ce qui n’existe que sur le 
mode de l’imaginaire s’oppose à la réalité factuelle, objective, et n’existe pas vrai-
ment. Cette discrimination, je l’ai traversée depuis l’enfance. Dans mon parcours 
scolaire, la vitalité de mon imagination fut parfois qualifiée de fantaisiste : les 

1. Henry Corbin introduit ce concept dans L’imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn ‘Arabî, en 1958 (2e édition, 

Flammarion, 1977, réédition Entrelacs, 2006).

S
o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)



42 Revue Gestalt – No 64  – Décembre 2025

Le jeu en thérapie

personnages qui me nourrissaient, ou que je faisais apparaître dans mes rédac-
tions, étaient issus du monde des contes, des légendes et des mythes. Je n’y 
ai pas renoncé pour autant. Je voyais bien que, quand j’étais en relation avec 
ces figures, j’en adoptais certains traits inspirants. Je les modélisais et ma façon 
d’interagir avec l’environnement évoluait progressivement. Aujourd’hui encore, 
quand j’active l’imaginaire, je ne suis pas simple spectateur d’un film intérieur, 
je me mets en mouvement, je me relie et quelque chose de nouveau peut s’in-
carner en moi. En tant que thérapeute, je peux également en observer les effets 
dynamiques avec mes clients.

Au fil de mes lectures, je découvre la pensée du philosophe orientaliste Henry 
Corbin (1903-1978) qui introduit le concept de monde « imaginal », à partir de 
l’expression latine « mundus imaginalis ». En s’inspirant de la littérature soufie, 
il le définit comme un ordre de réalité médiateur entre le monde des sens et 
le monde des idées. L’imaginal est issu de l’imagination, pourtant Corbin la 
considère comme une faculté de connaître spécifique et non dévalorisée. Les 
images et les symboles y ont une réalité propre. Je me sens stimulé par sa 
conception. Intuitivement, je sens que cela a un lien avec ce que j’éprouve dans 
mon rapport aux figures imaginaires. Corbin s’intéresse à un thème subtil ancré 
dans la mystique persane : chaque individu est relié à un être spirituel, qui lui 
est associé, souvent désigné par «  l’Ange personnel » (Corbin, 1971, p. 34). 
L’Ange n’est pas dans le monde sensible, ni dans un au-delà abstrait : il habite 
l’imaginal, ce monde intermédiaire dans lequel chacun peut converser avec lui 
à travers les expériences de «  l’imagination créatrice »  : songe, rêve éveillé, 
visualisation, introspection. Le rencontrer, c’est entrer en contact avec une partie 
de soi évoluée et inspirante. Les récits mystiques abondent en métaphores. La 
rencontre avec l’Ange personnel en est une ; elle représente une ouverture vers 
la connaissance de soi, dans la bienveillance et le soutien : « C’est cet ami, ce 
défenseur et protecteur » (Corbin, 1971, p. 31), la forme la plus accomplie de 
nous-mêmes qui nous guide.

Qu’est-ce que la métaphore ? C’est une figure de style qui consiste à trans-
férer un sens d’un domaine à un autre en associant deux éléments qui ne sont 
habituellement pas liés. Elle fonctionne par analogie, en mobilisant l’imaginaire 
et la sensibilité. Elle ne décrit pas, elle fait sentir. C’est un langage du vivant, qui 
touche à la fois le corps, les émotions et la pensée. Dans les textes mystiques, 
quand l’Ange apparaît, il a pour fonction de nous révéler, c’est-à-dire de lever 
le voile sur ce qui nous est caché ou incompréhensible. La métaphore semble 
avoir une propriété similaire. Elle crée un glissement poétique, un pont symbo-
lique entre une réalité concrète et une réalité abstraite. L’individu y découvre 
des similitudes inédites qui lui font « apparaître » une nouvelle forme. Du point 

S
o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)



Revue Gestalt – No 64  – Le jeu en thérapie 43

L’imaginal dans le dialogue thérapeutique

de vue thérapeutique, la métaphore offre d’autres bénéfices. Elle décale en 
contournant les défenses. Elle modifie notre manière de percevoir. Elle favorise 
l’appropriation. Elle nourrit la relation. Le thérapeute peut y faire appel par ses 
propres projections créatives et soutenir celles du client. Je comprends dans la 
pensée de Corbin que la métaphore nous relie à l’imaginal.

Dans le même esprit, l’espace potentiel de Donald Woods Winnicott (1896-
1971) pourrait se rapprocher de l’imaginal. C’est une aire ludique qui n’est ni 
purement subjective, ni totalement extérieure. Un entre-deux où le jeu permet 
d’explorer la réalité sans crainte du jugement ou de l’échec. L’enfant fait « comme 
si » il devenait tel personnage dans telle situation fictive, et rencontre d’autres 
personnages. Il pénètre, métaphoriquement, dans un monde parallèle qui peut 
être partagé par d’autres camarades de jeu. Ensemble, ils calquent les attributs 
des personnages contactés et expérimentent d’autres manières de se représen-
ter et d’interagir. Le « comme si » de l’enfant en est la clé. Pour moi, l’imaginal est 
aussi un espace potentiel, au sens d’espace des possibles. Dans la littérature, 
l’Ange est souvent le gardien d’un seuil, d’un accès. De même, la métaphore 
facilite l’entrée et la sortie du domaine imaginal. Par projection, elle permet d’en 
dessiner des contours et d’y naviguer.

Voici un schéma relationnel pour illustrer cette exploration :

Pour qu’il y ait activation des ressources rencontrées et intégration thérapeu-
tique, il est nécessaire d’exploiter une seconde figure de l’imaginal : l’archétype.

L’imaginal en thérapie

En parallèle des travaux de Corbin, Carl Gustav Jung (1875-1961), qui l’a 
fréquenté, explore un concept proche de l’imaginal dans « l’imagination active » 
et la psychologie des archétypes (Ahmadi, 2011). Les archétypes sont des 
représentations dynamiques qui prennent forme et sens à travers les mythes, 
rêves, récits, figures culturelles ou fictionnelles. Le Héros, le Guerrier, la Mère, 

S
o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)



44 Revue Gestalt – No 64  – Décembre 2025

Le jeu en thérapie

l’Enfant, le Sage et le Fou en sont quelques exemples populaires. L’imagination 
active constitue une approche expérientielle pour explorer ces archétypes en 
dialoguant avec eux. Elle invite à donner une voix, un visage, des traits de 
personnalité, une posture à des tensions internes ou à des ressources inexploi-
tées. Si j’active en moi l’archétype du Héros, j’internalise son point de vue sur 
son environnement ainsi que ses dispositions. Je peux les introjecter, j’en adopte 
des traits vertueux. Je deviens de plus en plus héroïque, je me dépasse face à 
l’épreuve et je fais évoluer ma façon d’interagir avec le monde. L’archétype met 
en mouvement le processus à « s’individuer » au sens jungien, c’est-à-dire à 
unifier les parties de soi, à les harmoniser dans une aspiration à devenir davan-
tage soi-même. J’ai eu l’occasion d’éprouver ce processus à travers les stages 
de Rosine Rochette et Sosthène Galbrun. En tant que participant, j’étais encou-
ragé à « intensifier l’imaginaire [de l’archétype] et célébrer ainsi les personnages 
étranges et puissants qui surgissent de [moi], en les laissant vivre » (Rochette, 
2019, p. 257). Dans ces expérientiels, l’amplification et la théâtralité permettent 
de donner corps aux figures intérieures.

Les fondateurs de la Gestalt-thérapie ont pu s’inspirer de l’approche archéty-
pale pour des mises en action où le client joue alternativement différents person-
nages en opposition – les polarités – et les fait dialoguer dans une expression 
verbale et corporelle. Parmi eux, Joseph Zinker (2006) a nommé « l’extension 
du concept de soi », le principe qui consiste pour un individu à développer des 
parties de soi qu’il réfute ou ne voit pas, par la découverte puis par le contact 
expérientiel. Cela met en mouvement des situations conflictuelles saines dans 
lesquelles il apprend à se différencier à la frontière contact, tout en restant en 
lien avec l’environnement. Il bénéficie également d’un enrichissement qualitatif 
de ses polarités. Ainsi, il étend la représentation qu’il a de lui-même.

Pour Corbin, la rencontre avec l’Ange, en tant qu’archétype, a une fonction 
dialogale. Elle nourrit un cheminement, comme un appel à transcender un état 
intérieur en tension entre plusieurs voix/voies, comme un élan vers une intégra-
tion plus vaste. Cela me paraît proche du dialogue entre les polarités : chacune 
peut être associée à une figure imaginaire. Quand le thérapeute aide le client à 
s’y incorporer, il soutient l’expérience imaginale. Interagir avec les archétypes, 
c’est accepter de dialoguer avec d’autres possibles en soi et en capter leurs 
ressources pour se transformer, pour passer d’une forme souffrante à une forme 
faite de beauté.

Dans nos pratiques thérapeutiques, Elisabetta Caldera souligne l’apport de 
l’esthétique. Elle nous invite à faire appel à des figures issues de la fiction : « Il 
s’agit bien d’incarner, d’éprouver de l’intérieur et dans des formes de contact 
sécurisées, ce que les œuvres de l’imaginaire […] nous invitent à vivre par 

S
o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)



Revue Gestalt – No 64  – Le jeu en thérapie 45

L’imaginal dans le dialogue thérapeutique

procuration. […] Les personnages ne sont plus alors de lointaines figures arché-
typiques, mais des champs de force investies dans des processus relationnels, 
des situations de contact » (Caldera et Vanoye, 2022, p. 112). Le jeu dans sa 
dimension imaginale peut représenter cela quand thérapeute et client cocréent 
une forme de réalité augmentée qui superpose leurs représentations créatives 
au monde tangible du cabinet dans l’ici et maintenant. L’archétype en est le 
moteur. Grâce au recours à la mise en scène, il permet de transférer d’autres 
ressources et donne du sens à l’expérience vécue ensemble. Il inscrit le client 
dans une narration soutenante. Bien entendu, pour que celui-ci ose explorer 
l’imaginal, il faut une alliance solide et un cadre où il se sent en sécurité.

Gardons à l’esprit qu’un certain nombre d’adultes que nous recevons dans 
nos cabinets cachent un enfant intérieur blessé. Marie-France et Emmanuel 
Ballet de Coquereaumont le rappellent, en citant Jung qui a défini cet archétype : 
« L’enfant est l’abandonné, le délaissé et en même temps le divinement puissant 
[…]. L’éternel enfant dans l’homme est une expérience indescriptible […] qui fait 
la valeur ou la non-valeur d’une personnalité » (Ballet de Coquereaumont, 2022, 
p. 92). L’enfant blessé en l’adulte a perdu ou discriminé sa position transitionnelle 
entre l’imaginaire et le réel – une disposition à vivre pleinement sa créativité 
avec ingénuité. Souvent, cela n’a pas été honoré dans l’éducation familiale et/ou 
scolaire. Il s’agit donc pour nous, thérapeutes, de veiller à son consentement 
pour entrer dans l’expérience imaginale du jeu dans un cadre conscientisé  ; 
d’être sensibles aux reproductions douloureuses et patients ; d’être observateurs 
de ce qui peut émerger dans l’inconnu d’une situation cocréée. Ces deux auteurs 
nous encouragent à proposer des rituels ludiques, des rêves éveillés. Alors, 
peut-être, serons-nous témoins de la surprise d’un adulte qui « ouvre la voie 
à [son] enfant doué innocent, libre, magique, joueur et reviviscent » (Ballet de 
Coquereaumont, 2022, p. 55). Un enfant qui accueille les ressources que celui-ci 
lui tend pour se détacher d’une perspective souffrante et toucher un insight, ce 
moment de prise de conscience vive qui transforme le rapport à soi et au monde.

Nous pouvons reprendre le schéma relationnel et le compléter :
S

o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)



46 Revue Gestalt – No 64  – Décembre 2025

Le jeu en thérapie

Expérimenter l’imaginal dans le jeu thérapeutique

Une jeune femme, Chloé, me consulte pour des crises d’angoisse. Elle 
cherche à tout contrôler et rejette le terme de «  thérapie  » pour lui préférer 
celui de « discussion ». Fan de pop culture, elle est attachée à des jeux vidéo 
sanguinaires où elle n’interagit qu’avec des personnages automatisés. Elle voue 
une fascination pour la série de fantasy Game of Thrones et les rapports cruels 
de pouvoir qui y sont dépeints. Au cours de notre travail, elle conscientise une 
opposition marquée entre une polarité masochiste qu’elle a internalisée doulou-
reusement et une polarité sadique qu’elle plébiscite. Chloé se perçoit comme 
dépourvue de spontanéité et de créativité. À l’occasion de notre cinquantième 
séance, je suggère la possibilité d’une petite fantaisie. Elle exprime son envie 
d’une « discussion autour d’un thé », ce qui nourrit notre alliance dans un dévoi-
lement mutuel de nos goûts. La figure de l’insatisfaction professionnelle se mani-
feste. Après plus d’un an et demi d’accompagnement, ses crises d’angoisse 
ont diminué et elle m’indique qu’elle commence à me faire confiance. J’y vois 
une ouverture possible à l’expérimentation. Pourtant, elle doute encore de sa 
capacité à interagir spontanément avec un autre humain.

Séance 1 (extrait) – Entrer dans l’imaginal

Lors de la séance qui précède Noël, j’observe chez Chloé un débit 
rapide, un ton sec. Son corps est tendu.
Chloé – Je pars en vacances dans deux jours. Tout doit être 

parfaitement organisé. Je vais couper les communications autour de 

moi. [Un silence s’installe.]
Thérapeute – Je ressens quelque chose de tranchant quand vous 

dites cela.

C. – Je vais dans le royaume, là. Je dois faire attention à ne pas faire 

de pas de travers.

Th. – Quel est ce royaume ?

C. – La maison familiale, avec plein d’invités que je ne connais pas.

Th. – Ce serait quoi, un pas de travers ?

C. – Ne pas être parfaite, ne pas répondre aux attentes. [Une tension 
émerge en moi.]
Th. – J’ai une image. Dans ce royaume, il y aurait une cour qui juge. 

Vous seriez Alice face à la Reine de cœur. [Chloé grimace.]
C. – Je n’aime pas Alice ; elle est ingénue, elle est faible. La Reine de 

cœur, oui. Elle est puissante.

Th. – Et elle coupe les têtes. [Chloé a un vif sourire.]
C. – Exactement. Mais je ne suis pas que ça !

S
o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)



Revue Gestalt – No 64  – Le jeu en thérapie 47

L’imaginal dans le dialogue thérapeutique

Th.  – Vous pourriez être Alice aussi  ? [Ses mains s’agrippent aux 
accoudoirs.]
C.  – J’ai été Alice. On m’a volé mon enfance, des amitiés, de la 

confiance. J’ai dû me reconstruire toute seule. Je ne veux plus être 

Alice.

Th. – Y a-t-il un autre personnage qui vous inspire dans ce pays des 

merveilles ? [Elle réfléchit, puis son expression se détend légèrement.]
C. – Oui. Le Chapelier fou. Il n’en a rien à faire des règles, il est libre.

Th. – J’aime bien sa fantaisie. Il fait ce qu’il veut du temps. Pour lui, 

c’est toujours l’heure du thé. [Chloé sourit.] Et si nous discutions en 

Chapeliers fous, qu’en dites-vous ?

C. – Il n’y a qu’un Chapelier fou dans l’histoire.

Th. – Oui, mais le Chapelier fou n’en a rien à faire des règles. [Chloé 
replie ses jambes sur le fauteuil, en tailleur, position que j’ai observée 
quand elle cherche du soutien.]
C. – J’ai plutôt envie de vous écouter parler de votre Chapelier fou, 

à vous. [Je réfléchis, puis je dévoile que, plus jeune, j’ai souvent été 
dans ma Reine de cœur. Je cherchais à contrôler mon environnement 
par peur de l’incertitude. Progressivement, j’ai laissé monter mon 
Chapelier fou. À travers lui, je me suis lancé dans de nombreuses 
aventures professionnelles qui pouvaient me sembler improbables et 
grâce auxquelles j’ai beaucoup appris sur moi-même, dans le plaisir. 
La fin de la séance approche.] C’est comment pour vous que je vous 

partage cela ?

C.  – Ça me stimule. Je vais laisser monter en moi le Chapelier fou 

durant ce séjour au royaume, vous allez voir ! [Nous nous souhaitons 
mutuellement de bonnes fêtes de fin d’année.]

Analysons comment l’imaginal prend corps dans ce cycle de l’expérience 
(Ginger, 1995) :

Précontact. Dans la forme sémantique utilisée par Chloé («  couper  », 
« royaume », « un pas de travers »), je repère des indices métaphoriques. Je 
questionne ce qu’ils représentent pour elle. J’accueille mes projections créatrices 

suscitées par l’observation de son langage verbal et corporel. Je suis sensible 
à l’invitation au voyage qui s’active en moi dans l’« intercorporalité ». C’est l’ou-
verture à une dimension singulière, encore « invisible ». Un monde « susceptible 
d’être vu […] ou perçu par l’un des cinq sens » (Delacroix, 2020, p. 142).

Engagement. Je reflète à Chloé mon awareness d’une manière imagée avec 
deux polarités « la Reine de cœur » et « Alice » issues du conte de Lewis Carroll 
(1865). Je vérifie comment Chloé la reçoit et je cherche à nourrir la métaphore 

S
o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)



48 Revue Gestalt – No 64  – Décembre 2025

Le jeu en thérapie

par des rebonds et des questions. Avec la posture dialogale, nous entrons dans 
un imaginal : le pays des merveilles. Chloé peut se relier à chacune de ces pola-
rités qui sont également devenues des archétypes dans la pop culture qu’elle 
affectionne. Nous avons déjà exploré cette opposition dans l’axe de l’agressivité 
(Ginger, 1995). Ici, je propose un déplacement ; plutôt que de rester dans ce 
clivage, je l’invite à un autre registre. C’est elle qui amène alors une nouvelle 
figure, le Chapelier fou. Cette émergence marque un tournant. Chloé introduit un 
personnage qui ne se limite pas à l’opposition entre soumission et domination, 
mais qui ouvre à une troisième voie : celle du jeu et de la créativité. Le Chapelier 
fou représente pour moi l’archétype d’un enfant intérieur d’une grande liberté 
créatrice. Je me sens en affinité. À cette occasion, je vois l’occasion d’ouvrir un 
jeu. Mais pour que ce soit possible, il faut que moi-même je descende « imagi-
nalement » dans mon enfant intérieur de Chapelier fou. Pour que nous vivions 
ensemble l’illusion d’être deux enfants en train de jouer. Je rebondis avec une 
proposition  : dédoubler l’archétype et les faire dialoguer autour d’un thé. Je 
m’appuie ici implicitement sur l’histoire de notre relation. Chloé manifeste une 
déflexion par une considération logique : « Il n’y a qu’un Chapelier fou dans l’his-
toire. » Manière de dire que ce sont ses règles à elle qui prévalent. Cependant, 
elle revient partiellement dans l’aire de jeu en cherchant mon dévoilement de 
Chapelier fou. Je l’accueille, pour consolider la confiance nécessaire à l’expé-
rientiel que je propose. En conscience, je raconte comment, dans mon parcours, 
ma fonction personnalité a intégré un cheminement entre ma Reine de cœur et 
les ressources de mon Chapelier fou. Cela semble encourager chez elle une 
promesse de contact à venir : s’ouvrir à sa polarité de Chapelier fou à l’occasion 
de son « séjour au royaume ». Nous quittons l’imaginal.

Séance 2 (extrait) – Intégrer le jeu thérapeutique 
Thérapeute – Je suis curieux d’entendre comment votre séjour s’est 

déroulé au « royaume ».

Chloé  – Moins compliqué que prévu. J’ai pu baisser la garde 

pour être moins dans ma Reine de cœur et davantage dans mon 

Chapelier fou. Et, d’ailleurs, cela m’a donné envie de rouvrir la piste 

de changement professionnel dont on avait parlé. Mais je suis prise 

dans une discussion interne entre rester dans ce poste rassurant mais 

ennuyeux, ou explorer un nouvel emploi attirant mais effrayant.

Th. – Mon Chapelier fou a envie de vous féliciter. [Je mime un salut 
théâtral, comme si je lui « tirais mon chapeau ». Un sourire se dessine 
sur son visage.]
C. – Votre Chapelier fou a l’air espiègle…

S
o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)



Revue Gestalt – No 64  – Le jeu en thérapie 49

L’imaginal dans le dialogue thérapeutique

Th. – Oui. Il me dit : « J’ai envie de discuter avec le Chapelier fou de 

Chloé. »

C. – Le mien aime bien discuter avec le vôtre.

Th.  – Bonjour Chapelier fou de Chloé, de quoi avez-vous envie de 

discuter ? [Chloé replie ses jambes sur le fauteuil.]
C. – Vous êtes qui, là ?

Th. – Je suis le Chapelier fou de Fabrice. Et vous ?

C. – Je suis Chloé... avec mon Chapelier fou.

Th.  – Et si nous imaginions une table dressée entre nous, avec 

plusieurs théières. Laquelle vous attire ?

C. – Pour de vrai ?

Th. – Il suffit que votre Chapelier fou soit d’accord. [Le corps de Chloé 
se détend.]
C. – OK. Vous avez quoi comme thé ?

Th. – Qu’est-ce qui vous tente ? [J’ouvre grand mes bras comme pour 
balayer l’étendue des possibilités.]
C. – Je ne sais pas. [Silence.]
Th. – On m’a dit que Chloé avait une opportunité professionnelle. Si 

c’était un thé, il aurait quoi comme goût ?

C. – Un thé noir, tonique. Un Earl Grey. Mais c’est ennuyeux. Peut-être un 

arôme plus doux, comme la vanille… ou une note florale. Je ne sais pas.

Th. – Et si vous tentiez le mélange avec un thé vert au jasmin ?

C. – On peut faire ça ?

Th. – Bien sûr, vous êtes un Chapelier fou ! Vous pouvez tester plein 

de choses. [Ses lèvres se caressent.] C’est comment là en bouche 

pour vous ?

C. – C’est… étonnant. Il faudrait que je voie si cela continue de me 

plaire, au-delà du test.

Th.  – Vous avez le droit de changer d’avis. [La fin de la séance 
s’approche.] On propose à Chloé et à Fabrice de poursuivre ? [Elle 
approuve.] Elle est comment votre discussion interne, à présent ?

C. – Je vois moins de risques à changer. En fait, j’aime la fantaisie. [Ses 
sourcils se haussent légèrement.]
Th. – Cela vous surprend ?

C. – Oui, d’être en accord avec la nouveauté. [Chloé sourit et, pour 
la première fois, c’est un sourire franc dans lequel je projette de 
l’ouverture, de la tendresse même. Je le lui reflète et elle me le confirme. 
En assimilation, je la félicite d’avoir accepté mon invitation.]

Analysons comment l’imaginal prend corps dans ce cycle de l’expérience.

S
o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)



50 Revue Gestalt – No 64  – Décembre 2025

Le jeu en thérapie

Précontact. Pour prendre des nouvelles, je reprends le terme de « royaume » 
employé par Chloé dans la séance précédente. En tant que porte métapho-
rique, il n’est plus seulement associé à son univers familial et à une situation 
inachevée, il relie Chloé à la possibilité d’une ressource créative tirée de l’ar-
chétype du Chapelier fou. D’autant plus qu’elle arrive avec de la nouveauté, un 
début d’ajustement créateur en famille et un élan vers un changement profes-
sionnel en questionnement.

Engagement. En contact avec cette nouveauté, je me laisse colorer par 
des traits de mon Chapelier fou. Je me fais l’écho de ce qu’il me transmet 
dans l’ici et maintenant; c’est lui qui félicite Chloé. J’amplifie l’entrée dans mon 
imaginal du pays des merveilles, par un jeu corporel emprunté au clown gestalt 
(Rochette). Cela génère un début de complicité chez Chloé qui s’approprie en 
miroir mon initiative. Dans « Le mien aime bien discuter avec le vôtre », j’entends 
un consentement. Je décide alors de m’exprimer directement en Chapelier fou 
(je suis dans mon imaginal). Cela provoque une déflexion partielle chez ma 
cliente dans son expression : « Vous êtes qui là ? » J’incorpore une corporalité 
douce et incitative.

Contact. Chloé accepte de rentrer dans son imaginal de Chapelier fou. Pour 
la soutenir, j’exploite à nouveau implicitement le moment de thé partagé dans 
une précédente séance. Nous avions alors échangé autour du thé parfumé 
que j’avais sélectionné. La question du choix, initialement amenée dans le 
dilemme professionnel, réapparaît. Je la décale avec une nouvelle métaphore : 
je propose de relier «  l’opportunité professionnelle » et le « goût » d’un thé. 
En mentionnant Chloé comme si elle était extérieure à notre discussion, je 
recherche notre complicité de Chapeliers fous qui ont des ressources pour 
aider Chloé. Une résistance semble s’abaisser et nous tissons une création 
sensorielle commune. Nous partageons à présent un espace potentiel winni-
cottien. En Chapelier fou qui soutient sa créativité, je lui rappelle son aptitude à 
se laisser vivre sa fantaisie, à partir de la mienne « imaginalisée ».

Désengagement / assimilation. Je guide vers le postcontact, en sortie 
de l’imaginal, sous une forme de « dérôlage » empruntée au clown gestalt  : 
«  On propose à Chloé et à Fabrice de poursuivre cette discussion  ?  » La 
forme en « on » traduit le passage en perspective de champ. Un trait de la 
fonction personnalité de Chloé s’est enrichi dans ce processus imaginal. Elle 
garde la fantaisie et exprime un insight dans sa surprise « d’un accord avec la 
nouveauté ». Quelques semaines plus tard, elle m’annonce qu’elle a accepté 
le nouvel emploi.

S
o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)



Revue Gestalt – No 64  – Le jeu en thérapie 51

L’imaginal dans le dialogue thérapeutique

En synthèse de ces deux séances, le schéma relationnel proposé peut s’il-
lustrer ainsi :

Ouverture : comment incarner l’imaginal en séance

À partir de cette expérimentation, voici quelques suggestions, inspirées par 
ma pratique de l’imaginal en séance.

Attentif à mon awareness en présence de mon client, je stimule mon aptitude à 
laisser émerger des métaphores et à les filer ensemble. Joseph Zinker souligne 
l’importance d’avoir des « hallucinations à propos du patient » (cité par Delacroix, 
2020, p. 105). Dans cette illusion cocréée in situ, je me laisse vivre la situation 
fictive avec mon implication contrôlée, tout en gardant un pied ancré dans le 
référentiel du monde tangible.

À l’écoute des affinités de chacun, je nourris notre alliance par des partages 
autour des œuvres de l’imaginaire qui présentent des archétypes féconds, poten-
tiellement sources de résonances. L’expérience de la fiction est un jeu dans la 
façon dont chacun s’approprie par ses projections un récit et ses protagonistes. 
Les œuvres marquantes ne font pas que nous divertir ; elles nous instruisent sur 
notre rapport à la réalité. Elles résonnent en nous. La forme du conte ou du mythe 
est valorisée par Elisabetta Caldera, car elle « joue d’harmoniques subtiles en 
termes de représentation identitaire [et porte] la fonction personnalité au-delà 
de ses limites habituelles » (Caldera et Vanoye, 2022, p. 141).

Je travaille mon adhésion à l’archétype. Pour vivre le jeu thérapeutique en 
« personnage-polarité », selon l’expression de Rosine Rochette, et conscien-
tiser ses ressources, l’amplification corporelle propre au clown est précieuse. 
Elle permet de nous incorporer dans sa psychologie et sa gestuelle, « comme 
si [l’archétype] était omniprésent et constitutif de toute la personne » (Rochette, 
2019, p. 275).

Je suscite le plaisir de jouer avec mon client, sans enjeu, pour abaisser ses 
défenses. Je soutiens son processus d’apprivoisement, ce qui génère la possi-
bilité d’une sociabilité. Il y a quelque chose de l’ordre du rétablissement d’une 
confiance vis-à-vis de l’autre, puis vis-à-vis de soi-même dans sa capacité à être 
en relation, de manière symétrique, selon Winnicott.

S
o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)



52 Revue Gestalt – No 64  – Décembre 2025

Le jeu en thérapie

Bibliographie

AHMADI Alexandre, «  Carl Gustav Jung et Henry Corbin, Monde de l’inconscient et 
monde imaginal », Conférence donnée à la 7e Journée Henry-Corbin le 17 décembre 
2011 à l’ENS Ulm (disponible sur www. psychaanalyse. com/ pdf/ monde_ inconscient_ 

monde_ imaginal. pdf)

BALLET de COQUEREAUMONT Marie-France et Emmanuel, Thérapie de l’enfant inté-

rieur : une approche intégrative pour grandir en humanité, Eyrolles, 2022

CALDERA Elisabetta et VANOYE Francis, Pour une esthétique de l’existence. La Gestalt-

thérapie, L’Exprimerie, 2022

CARROLL Lewis, Les aventures d’Alice au pays des merveilles, Macmillan and Co (pour 
l’édition originale), 1869

CORBIN Henry, L’homme de lumière dans le soufisme iranien, Éditions Présence, 1971

DELACROIX Jean-Marie, La pleine conscience en psychothérapie  : au cœur de la 

relation patient-psychothérapeute, inspirations d’Amérique latine et d’ailleurs, Éditions 
Dangles, 2020

GINGER Serge, La Gestalt : l’art du contact, Marabout, 1995

ROCHETTE Rosine, Scènes de vie et vie sur scène, L’Harmattan, 2019

WINNICOTT Donald Woods, Jeu et réalité, L’espace potentiel, Gallimard, 1975

ZINKER Joseph, La Gestalt-thérapie, un processus créatif, InterÉditions, 2006

L’imaginal est un principe de perception consciente qui émerge de l’imaginaire et fait le lien entre notre monde subjectif et la réalité tangible. La 
mobilisation de la métaphore et des archétypes permet d’explorer et de transformer notre regard sur une situation problématique. S’appuyant sur 
l’expérimentation du jeu en thérapie, cet article propose d’activer l’imaginal pour enrichir le processus thérapeutique.
archétype, dialogue, enfant, imaginaire, imaginal, insight, jeu, métaphore, polarité
The Imaginal in Therapeutic Dialogue
The imaginal is a principle of conscious perception that emerges from the imagination and bridges the gap between our subjective world and tangible 
reality. The use of metaphor and archetypes allows us to explore and transform our perspective facing a problematic situation. Drawing on experimen-
tation with play in therapy, this article proposes activating the imaginal to enrich the therapeutic process.
archetype, dialogue, child, imagination, imaginal, insight, play, metaphor, polarity, transformation
Lo « imaginal » en el diálogo terapéutico
Lo «  imaginal » es un principio de percepción consciente que surge de la imaginación y establece un vínculo entre nuestro mundo subjetivo y la 
realidad tangible. El uso de metáforas y arquetipos nos permite explorar y transformar nuestra visión de una situación problemática. Basándose en la 
experimentación del juego en terapia, este artículo propone activar lo « imaginal » para enriquecer el proceso terapéutico.
arquetipo, diálogo, niño, imaginario, imaginal, insight, juego, metáfora, polaridad, transformación

S
o
c
ie

te
 f
ra

n
c
a
is

e
 d

e
 G

e
s
ta

lt
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 1

3
/1

2
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 p
a
r 

B
o
n
n
io

t 
F

a
b
ri
c
e
 (

IP
: 
8
8
.1

6
0
.1

9
.2

2
8
)


